
2. Sonntag nach Weihnachten                      Joh1,1-5.9-14                     4.1.2026

Es ist schon merkwürdig: Da legt uns die Kirche in so kurzer Zeit ein Evangeli-
um gleich zwei Mal vor,  denn unser heutiges Evangelium ist  genau dasselbe 
vom ersten Weihnachtstag. Es muss also mit diesem Text etwas Besonderes auf 
sich haben. 

Wenn man diesen Prolog des Johannesevangeliums einmal vergleicht mit den 
beiden anderen, bekannten Weihnachtserzählungen eines Matthäus oder Lukas, 
dann unterscheidet  sich  dieser  radikal.  Das  kann auch gar  nicht  anders  sein. 
Denn Matthäus und Lukas haben eben keine Tatsachenberichte verfasst, sondern 
– gleich einer Ouvertüre zu einer Oper – eine theologische Einleitung zu ihren 
Evangelien geschaffen, in denen in erzählender Form bereits zentrale Themen 
des nachfolgenden Evangeliums anklingen. Johannes dagegen verzichtet völlig 
auf erzählende Elemente und formuliert stattdessen hochkonzentrierte Theologie.

Außerdem findet  sich  da  noch  ein  anderer,  auffälliger  Unterschied.  Bei  den 
Weihnachtserzählungen der beiden anderen Evangelisten nehmen wir gerne eine 
unverbindliche Zuschauerrolle ein bei einem faszinierenden Geschehen. Wir er-
fahren dabei, was Gott tut, und wer dieser Jesus ist: Gott wird Mensch in der 
Person Jesu Christi; Jesus ist der Sohn Gottes. 
Johannes formuliert nun genau dasselbe, aber nicht nur etwas komplizierter; bei 
ihm werden wir in dieses Geschehen mit hineingenommen. Denn er stellt da eine 
ungeheuerliche Verbindung her: Er spricht nicht nur davon, dass in der Fleisch-
werdung des göttlichen Wortes Gott seinen Sohn zu uns in diese Welt schickt. 
Nein, im selben Atemzug spricht er auch davon, dass auch wir zu Kindern Got-
tes, zu Töchter und Söhnen Gottes werden. 
Diese  Verbindung  gilt  es,  genau  wahrzunehmen:  Während  sehr  konzentriert 
davon die Rede ist, dass in der Person Jesus Gott selber in diese Welt kommt, 
wird gleichzeitig genau so deutlich ausgedrückt, dass ja auch wir Kinder Gottes 
sind, und damit seine Geschwister. Und jetzt geht es eben auch um uns. Jetzt 
geht Weihnachten uns etwas an, weil wir ganz direkt Betroffene sind. Deshalb 
erscheint es auch lohnenswert, dieser Verbindung etwas nachzugehen.

Wenn da von unserer Gotteskindschaft die Rede ist, dann sind wir die, „… die 
nicht aus dem Blut, nicht aus dem Willen des Fleisches, nicht aus dem Willen 
des Mannes, sondern aus Gott geboren sind.“ (V 13) Das Johannesevangelium 
formuliert hier etwas, das eigentlich auch als präzise Beschreibung der Jungfrau-
engeburt im Lukasevangelium verstanden werden kann. Doch hier gilt das uns, 
und will so deutlich machen, dass unsere Existenz nicht mehr allein auf unserer 
biologischen und nationalen Herkunft beruht, sondern stattdessen auf der Tatsa-
che, dass auch wir „aus Gott geboren sind“. Wir sind damit – genau wie Jesus 
auch – Kinder Gottes, weil wir Gott zum Vater haben.



Diese Verbindung zwischen Jesus und uns, wie es dieses Weihnachtsevangelium 
erkennen lässt, hat weitreichende Folgen.

• Jetzt  ist  unsere  Gotteskindschaft  untrennbar  verbunden mit  der  Gottes-
sohnschaft Jesu Wenn Jesus ganz real der Sohn Gottes ist – ein Thema, 
das seit 1700 Jahren, seit den Konzilien von Nicäa und Konstantinopel, im 
Glaubensbekenntnis eindeutig definiert ist – dann sind auch wir ganz real 
Kinder dieses Gottes, und das eben auf keinen Fall nur symbolisch. Denn 
beides hängt ja jetzt zusammen: Ist Jesus wirklich Sohn Gottes, dann sind 
auch wir wirklich Kinder Gottes; ist Jesus aber nur symbolisch Sohn Got-
tes, dann sind auch wir nur symbolisch Kinder Gottes. 

• Die gängigen Zweifel an unserer realen Gotteskindschaft lassen aber auch 
erkennen, dass diese eben nichts Automatisches ist. Dass wir – genau wie 
Jesus – Gott zum Vater haben, das muss sich immer auch auf das konkrete 
Leben auswirken. Wenn solche Wirkungen aber häufig gar nicht oder nur 
schwer erkennbar sind, dann wird unsere Gotteskindschaft schnell redu-
ziert auf einen netten, aber belanglosen Ehrentitel. Doch genau diese Re-
duktion lässt  dieses Weihnachtsevangelium gar nicht mehr zu. Denn sonst 
wird sofort auch die Gottessohnschaft Jesu in Frage gestellt. Wie wichtig 
diese Verbindung ist,  macht Jesus auch einmal deutlich, wenn er seine 
Sendung von der Einheit  seiner  Jünger abhängig macht:  „… damit  die 
Welt glaubt, dass du mich gesandt hast.“ (Joh 17,21)

• Damit kommt jetzt sofort ein weiterer Punkt ins Spiel, der das Evangelium 
sehr deutlich anspricht. Dreimal wird da darauf hingewiesen, dass diese 
Verbindung mit dem Sohn Gottes auch ignoriert und verweigert werden 
kann (V 5-11). Deshalb verlangt eine solche Gotteskindschaft unbedingt 
eine klare Entscheidung: „Allen aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, 
Kinder Gottes zu werden.“ (V 12) Es hängt also unverkennbar alles ab von 
einem Aufnehmen. Was damit gemeint ist, das verdeutlicht eine andere 
Stelle im Johannesevangelium, an der Jesus einmal sagt: „Wenn jemand 
mich liebt, wird er mein Wort halten; mein Vater wird ihn lieben und wir 
werden zu ihm kommen und bei ihm Wohnung nehmen.“ (Joh 14,23)

Es ist unsere Verbindung, unsere Beziehung zu Jesus Christus, von der es ab-
hängt, ob – genau wie bei Jesus – unsere göttliche Natur tatsächlich wirksam 
werden kann. Das ganze weitere Evangelium kann jetzt auch gelesen werden un-
ter dem Aspekt, was alles möglich werden kann, wenn unsere Vaterschaft Gottes 
eine reale ist. Nicht umsonst spricht das Evangelium von einer „Macht“: „Allen 
aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu werden.“ (V 12)

Damit wird Weihnachten zu einem Angebot Gottes an uns, wirksam und macht-
voll weiterzuarbeiten an der Heilung und Rettung dieser Welt, die Jesus begon-
nen hat. Exakt über dieses Angebot hat Jesus selber an anderer Stelle einmal ge-
sagt: „Wer an mich glaubt, der wird die Werke, die ich vollbringe, auch vollbrin-
gen und er wird noch größere als diese vollbringen…“ (Joh 14,12)


